
 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế Tập 17, Số 3 (2020) 

115 

 

MỘT VÀI ĐỐI SÁNH VỀ HOẠT ĐỘNG TRUYỀN GIÁO CỦA BỒ ĐÀO NHA 

TẠI NHẬT BẢN VÀ VIỆT NAM THẾ KỶ XVI – XVII 

 

Nguyễn Văn Tận*, Trần Thị Tâm 

Khoa Lịch sử, Trường Đại học Khoa học, Đại học Huế 

*Email: nvtandhkh@yahoo.com.vn 

Ngày nhận bài: 01/7/2020; ngày hoàn thành phản biện: 02/7/2020; ngày duyệt đăng: 02/10/2020 

TÓM TẮT 

Ở châu Á, với Nhật Bản và Việt Nam, Bồ Đào Nha là một trong những vị khách 

phương Tây đầu tiên thực hiện quá trình xâm nhập qua hai con đường chủ yếu là 

buôn bán và truyền đạo. Thông qua các giáo sĩ, Ki tô giáo từng bước xâm nhập vào 

Việt Nam (1533) và Nhật Bản (1549). Theo đó, về mặt thời gian Ki tô giáo đến Nhật 

Bản muộn hơn so với Việt Nam nhưng tại Nhật Bản công cuộc truyền đạo của Bồ 

Đào Nha lại sớm gặt hái được thành tựu. Và khi các nhà truyền giáo bị trục xuất 

hoàn toàn khỏi Nhật Bản từ năm 1641 trở đi, đây lại là thời điểm số lượng tín đồ Ki 

tô giáo ngày một gia tăng ở Việt Nam. Trong bài viết này, chúng tôi sẽ trình bày về 

hoạt động truyền giáo của Bồ Đào Nha tại Nhật Bản và Việt Nam trong thế kỷ XVI 

- XVII; từ đó rút ra một vài đối sánh về hoạt động này ở hai quốc gia. 

Từ khóa: Bồ Đào Nha, Nhật Bản, truyền giáo, thế kỷ XVI-XVII, Việt Nam… 

 

1. HOẠT ĐỘNG TRUYỀN GIÁO CỦA BỒ ĐÀO NHA TẠI NHẬT BẢN 

Năm 1543, trong hải trình dự định từ Siam đến Macau, một chiếc thuyền của 

Bồ Đào Nha đã bị bão thổi dạt đến Tanegashima, là hòn đảo lớn nhất trong quần đảo 

Osumi, nằm ở phía Đông Nam Kyushu, thuộc tỉnh Kagoshima, Nhật Bản. Do hoàn 

cảnh ngẫu nhiên, các thủy thủ Bồ Đào Nha trở thành những người châu Âu đầu tiên 

đặt chân đến Nhật Bản. Trong sự kiện này, các lãnh chúa Tanegashima đã mua được từ 

Bồ Đào Nha hai khẩu súng và sau đó ra lệnh cho gia thần học cách chế tạo cũng như sử 

dụng. Đây có lẽ là lần đầu tiên, người Nhật Bản biết đến loại vũ khí có khả năng sát 

thương ở tầm xa mà lợi hại như thế [4, tr. 240]. Sau chuyến tiếp xúc đầu tiên, vào năm 

1545, những tàu buôn Bồ Đào Nha đã chính thức ghé vào hải phận Nhật Bản. Với 

mong muốn mua được vũ khí tối tân để tăng cường lực lượng quân sự, các Daimyo rất 

hoan nghênh người châu Âu đến lãnh địa của mình nên đã dành cho người Bồ Đào 

Nha nhiều đặc quyền; do đó, trong thời gian đầu việc buôn bán giữa chính quyền Mạc 

phủ với các nước phương Tây khá phát triển. Như vậy, có nghĩa là, ngay sau khi xuất 



 

 

Một vài đối sánh về hoạt động truyền giáo của Bồ Đào Nha tại Nhật Bản và Việt Nam thế kỷ XVI - XVII 

116 

hiện tại Nhật Bản, việc buôn bán đã được thực thi giữa Bồ Đào Nha và Nhật Bản. 

Những chiếc tàu Bồ Đào Nha đến Nhật Bản ngày càng đều đặn, trung bình một 

tàu/năm chở đầy hàng hóa của Trung Quốc như lụa, đồ sứ… và các loại vũ khí. Người 

Nhật rất thích những hàng hóa này, nhưng do Trung Quốc đang thực hiện chính sách 

“hải cấm” và tìm mọi cách ngăn chặn nạn cướp biển Wakō nên rất nhanh chóng người 

Bồ Đào Nha đã chớp lấy cơ hội vàng này để đóng vai trò trung gian thương mại ở châu 

Á. Với ưu thế về tiềm lực hàng hải, những kinh nghiệm trong giao thương quốc tế, 

cùng với việc đảm bảo cung cấp các mặt hàng hấp dẫn, đáp ứng đúng yêu cầu và thị 

hiếu, đặc biệt là về quân sự, các thương nhân Bồ Đào Nha trở thành những người Âu 

châu đầu tiên phá vỡ thế độc quyền buôn bán của Trung Hoa ở châu Á suốt nhiều thế 

kỷ [3, tr. 57-57]. 

Đối với các nhà buôn đến từ phương Tây nói chung,, Bồ Đào Nha nói riêng, họ 

luôn ý thức rằng hoạt động thương mại của họ gắn liền với công cuộc truyền giáo của 

các thừa sai bởi trong khi Tân giáo đang ngày càng mở rộng tại châu Âu, Cựu giáo 

phải dốc toàn lực đi tìm một lối thoát mới ở Đông Á. Ki tô giáo tới Nhật Bản lần đầu 

tiên qua nhà truyền giáo Francesco Xavier (1506-1552), người đã đặt chân đến vùng 

Kagoshima (trên đảo Kyushu) vào năm 1549. Các lãnh chúa Chiến Quốc đã che chở 

ông và cho phép giảng đạo. Tiếp theo đó, các nhà truyền giáo khác lần lượt có mặt ở 

Nhật. Sau thời của Xavier thì có Gaspar Vilela (1525-1572) đã thuyết phục Mạc phủ 

Muromachi cho phép giảng đạo và Luis Frois (1532-1597) tìm mọi cách để giao du thân 

thiết với Nobunaga và Hideyoshi. Đây là hai tu sĩ người Bồ Đào Nha rất nổi tiếng đã 

đến vùng Kinki và Kyushu truyền giáo. Từ đây, công cuộc truyền giáo lan truyền rất 

nhanh ở miền Nam Nhật Bản, khi đó có tới 750.000 người cải đạo thành tín đồ Cơ đốc. 

Nhiều nơi đã dựng Nanbanji (Nam Man Tự) - tên để gọi các nhà thờ Ki tô giáo - và 

những trường học đào tạo các nhà truyền đạo (nơi đây gọi là collegio) cũng như viện 

thần học (seminario). Lúc đầu, cũng giống như Nobunaga, Hideyoshi cho phép đạo Ki-

tô được truyền giáo. Dần dà, ông thay đổi ý kiến khi nhận thấy ảnh hưởng của đạo Ki 

tô có thể phương hại đến việc củng cố một thể chế quốc gia như ông mong muốn. 

Chuyện đó đã bộc lộ cụ thể vào năm 1587. Sau khi Hideyoshi bình định xong đảo 

Kyushu thì một lãnh chúa theo đạo Ki tô là Omura Sumitada (1553-1587) ở Nagasaki 

đã đem đất đai tiến cúng cho Hội Jesuit (Dòng Tên). Ngoài ra, Hideyoshi còn nghe 

được thông tin, rằng các tín đồ đạo Ki tô đã phá hoại chùa chiền và đền thờ thần đạo. 

Lúc đó ông mới đặt ra nguyên tắc là các lãnh chúa nếu ai muốn vào đạo phải được 

phép của ông. Ngược lại, đối với thường dân thì Hideyoshi cho phép tùy tâm tùy hỷ 

nghĩa là không đặc biệt ngăn cấm. Hideyoshi đang từng bước muốn gạt bỏ dần ảnh 

hưởng của Cơ đốc giáo ra khỏi Nhật Bản. Trong điều đầu tiên của lệnh phóng trục 

(đuổi) các bateren1, ông cho rằng "Nhật Bản là đất nước của chư thần, nay nếu đi theo 

tà giáo của các nước Kitô thì kỳ cục quá thể". Từng bước, các giáo sĩ ngoại quốc bị trục 

 
1 Từ tiếng Bồ Đào Nha padre có nghĩa là "các cha cố" 

https://vi.wikipedia.org/wiki/Trung_Qu%E1%BB%91c
https://vi.wikipedia.org/wiki/L%E1%BB%A5a
https://vi.wikipedia.org/w/index.php?title=Wak%C5%8D&action=edit&redlink=1


 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế Tập 17, Số 3 (2020) 

117 

xuất khỏi Nhật Bản và việc truyền giáo triệt để cấm chỉ. Nhưng ngược lại, ông vẫn bảo 

vệ và khuyến khích mậu dịch với phương Tây thành thử thái độ của ông chưa thực sự 

dứt khoát. Ông vẫn bảo vệ các phú thương vùng Kyoto, Sakai, Nagasaki, Hakata... khi 

họ chở hàng đi buôn bán trong vùng Đông Á và giao thương với người ngoại quốc 

khác. Do vậy, dù đã có lệnh cấm, nhưng đạo Ki tô vẫn còn tiếp tục được truyền bá rộng 

rãi ở Nhật Bản những năm cuối thế kỷ XVI [4, tr. 256]. Nhưng từ những năm 1600, 

nhiều cuộc tàn sát tín đồ đã diễn ra khi hơn 6.000 người theo đạo Ki tô bị giết, chủ yếu 

là ở miền Nam, nơi chịu ảnh hưởng mạnh của các nhà truyền giáo Bồ Đào Nha. Năm 

1624, chính quyền Nhật Bản xử thiêu 50 tín đồ và trục xuất thêm một số nhà truyền 

đạo về nước. Sau các cuộc khởi nghĩa của nông dân và võ sĩ thất nghiệp ở Kyushu, 

chính quyền Mạc phủ lại càng cấm đạo gay gắt hơn và đến năm 1639 thì chính thức ra 

lệnh đóng cửa, cấm chỉ việc buôn bán với lái buôn phương Tây; cho đến năm 1641 các 

lái buôn và giáo sĩ Bồ Đào Nha đã bị trục xuất khỏi Nhật Bản, trừ người Trung Quốc và 

người Hà Lan vẫn được lui tới buôn bán ở cảng Nagasaki. Chính sách “bế quan toả 

cảng” này được duy trì từ đây cho đến năm 1854. 

Như vậy, công cuộc truyền giáo của Bồ Đào Nha ở Nhật Bản được bắt đầu từ 

năm 1549 và cho đến năm 1641 thì hoạt động này hoàn toàn chấm dứt ở Nhật Bản. 

 

2. HOẠT ĐỘNG TRUYỀN GIÁO CỦA BỒ ĐÀO NHA TẠI VIỆT NAM 

Người Bồ Đào Nha đã đến Cù Lao Chàm năm 1516 và có sự tiếp xúc chính thức 

với Đàng Trong vào năm 1523. Mặc dù đến Việt Nam từ đầu thế kỷ XVI nhưng phải từ 

giữa thế kỷ XVI trở đi các hoạt động giao thương giữa hai bên mới trở nên thường 

xuyên, từ sau khi trung tâm truyền giáo và căn cứ thương mại Ma Cao được thiết lập 

(năm 1557), các thương nhân Bồ Đào Nha đã tìm đến buôn bán ở Hội An. Họ thường 

tới khi có gió mùa đông bắc và ở lại đây bán buôn, thu gom hàng hóa cho đến mùa gió 

nam năm sau. Hàng hóa đem đến bán là diêm sinh, cánh kiến, đồ sành sứ, hợp kim 

đồng-kẽm, chì, quân khí... Người Bồ Đào Nha không đặt thương điếm thường trực mà 

thông qua các môi giới người Hoa hay người Nhật để gom hàng. Hàng hóa họ chở đi 

từ Hội An thường là yến sào, tơ sống, gỗ quý, quế, đường… Tuy nhiên, lúc này những 

tiếp xúc chủ yếu mới chỉ diễn ra ở một số sự kiện khi Bồ Đào Nha muốn dừng chân tại 

một số địa điểm như Faifo, Cù Lao Chàm, Champa… để mua thêm nước ngọt, củi 

đốt… Trong những thập kỷ tiếp xúc đầu tiên, Việt Nam mới chỉ giữ vai trò trung 

chuyển trong các chuyến hải thương giữa Bồ Đào Nha với các chốt trạm trong mạng 

lưới thương mại nội Á, đặc biệt là từ Malacca đến Trung Quốc và Nhật Bản. 

Khi người Bồ Đào Nha có mặt ở Việt Nam vào đầu thế kỷ XVI, chính quyền 

phong kiến Việt Nam đang ở vào thời kỳ phân hóa sâu sắc, bởi sự chia rẽ giữa Nhà 

Mạc, Vua Lê và Họ Trịnh. Tiếp đó, năm 1558, Nguyễn Hoàng rời miền Bắc vào Nam, 

Việt Nam bước vào giai đoạn phân chia giữa vua Lê chúa Trịnh ở Đàng Ngoài và chúa 



 

 

Một vài đối sánh về hoạt động truyền giáo của Bồ Đào Nha tại Nhật Bản và Việt Nam thế kỷ XVI - XVII 

118 

Nguyễn ở Đàng Trong, lấy sông Gianh (Quảng Bình) làm giới tuyến. Được xem là một 

trong những khu vực hải thương năng động bậc nhất thời cổ trung đại, khu vực Biển 

Đông trở thành điểm đến của nhiều thương nhân, thương thuyền ngoại quốc. Thông 

qua mạng lưới hải cảng và các trung tâm buôn bán dọc duyên hải trải dài từ Bắc vào 

Nam, Đại Việt bấy giờ thực sực hấp dẫn với các thương nhân trong và ngoài khu vực. 

Xuất phát từ ý đồ muốn thể hiện tính độc lập với vua Lê chúa Trịnh, Chính quyền 

Đàng Trong muốn tranh thủ khả năng võ nghệ cũng như vũ khí của người phương 

Tây mà cụ thể lúc này là Bồ Đào Nha để giành ưu thế quân sự với Đàng Ngoài. Do đó, 

các chúa Nguyễn đã cho phép người Bồ Đào Nha đến buôn bán ở Đàng Trong. Từ đây, 

số người Bồ Đào Nha lưu lại Đàng Trong để thực hiện việc thu mua các sản vật địa 

phương như tổ yến, ngà voi, sừng tê giác… ngày càng nhiều. Nhưng, chức năng chính 

của Đàng Trong Việt Nam lúc này vẫn chỉ là trạm dừng chân phục vụ cho các chuyến 

đi biển dài ngày đến Macao và Nhật Bản [3, tr. 60-61]. 

Khi những nhà truyền giáo Bồ Đào Nha mới đến Việt Nam thì “việc gặp gỡ 

giữa các nền văn hoá thực sự là một đối thoại giữa những người điếc” [1] do chưa hiểu 

ngôn ngữ của nhau. Nó không đem lại những kết quả cụ thể trong bối cảnh Việt Nam 

do sự bất đồng về ngôn ngữ. Trong công cuộc mở rộng hoạt động thương mại và 

truyền giáo của Bồ Ðào Nha, việc lưu ý thực sự đến Việt Nam xuất hiện khá trễ. Yếu tố 

quyết định sự quan tâm của Bồ Đào Nha với Việt Nam chủ yếu là do việc Nhật Bản 

đóng cửa không cho buôn bán cũng như truyền giáo từ năm 1640 trở đi. Vì thế, trong 

quá trình truyền giáo tại Việt Nam, các giáo sĩ Bồ Đào Nha như Francisco de 

Pina (1585-1625) và Alexandre de Rhodes (1591-1660) đã có công lao rất lớn trong việc 

hình thành chữ Quốc ngữ với việc cho ra đời cuốn Từ điển Việt - Bồ - La xuất bản năm 

1651, công trình được coi là khai sinh ra chữ Quốc ngữ của Việt Nam. 

Theo Quốc sử quán triều Nguyễn, vào tháng 3/1533 giáo sĩ Ignatio (Inikhu) đã 

đến xã Ninh Cường, Quần Anh thuộc huyện Nam Chân và xã Trà Lũ thuộc huyện 

Giao Thủy, tỉnh Nam Định ngày nay để “ngấm ngầm truyền đạo Gia tô” [5, tr. 301]. 

Đây được coi là mốc thời gian bắt đầu công cuộc truyền đạo của Bồ Đào Nha ở Việt 

Nam. Cũng có một nhận định khác do Gaspar da Cruz trong một lần cập bến vào năm 

1555, được kể lại trong cuốn "Bản tường trình về Trung Hoa" của ông khi nói về những 

nỗ lực truyền giáo đầu tiên tại Việt Nam, mà các nguồn tài liệu phương Tây lưu lại dấu 

tích, thực sự đã xảy ra sớm, từ cuối thế kỷ XVI. Trong khuôn khổ chiến lược truyền 

giáo của các vị tu sĩ Dòng Tên, họ luôn cố gắng giữ độc quyền truyền giáo ở Trung 

Hoa và Nhật Bản, nhưng nhiều lần họ khích lệ các dòng tu khác nên có sáng kiến 

truyền giáo tại các "nước nhỏ". Vì thế mà vào năm 1583, đã xuất hiện đoàn truyền giáo 

đầu tiên dòng Francisco của người Tây Ban Nha đến Ðàng Trong. Song đợt này hoàn 

toàn thất bại. Một năm sau đó, lại có đợt truyền giáo lần thứ hai của Bartolome & Ruiz 

đến và cư trú ở địa phận Ðà Nẵng hiện nay trong gần hai năm, nhưng không thu được 

kết quả gì hơn. Tiếp đó, hai tu sĩ Dòng Francisco người Bồ Ðào Nha nối tiếp đến lại, 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế Tập 17, Số 3 (2020) 

119 

nhưng cũng chỉ lưu lại được sáu tháng. Vào cuối thế kỷ XVI, các vị ẩn sĩ dòng thánh 

Augustino người Bồ Ðào Nha cũng cố gắng vào truyền giáo hai lần nhưng kết quả rất 

khiêm tốn, và họ bỏ cuộc vì nhiều lý do, đặc biệt là việc tiếp liệu. Như vậy, theo các tài 

liệu ghi chép của phương Tây, đã có những tiếp xúc nhất định nhưng cho đến cuối thế 

kỷ XVI, các giáo sĩ Bồ Đào Nha và Tây Ban Nha dù đã rất nỗ lực nhưng công cuộc 

truyền giáo ở Việt Nam là chưa nhiều thành tựu [1]. 

Mặc dù cả hai giáo phận Malacca và Macao đều thuộc "quyền bảo trợ" của Bồ 

Đào Nha, tuy nhiên đã có rất nhiều nhà truyền giáo thuộc nhiều dòng tu và hội thừa 

sai khác đã đến Việt Nam. Năm 1596 một thầy dòng người Tây Ban Nha tên là Don 

Diego d’Averte đã đặt chân đến Huế. Năm 1614 những nhà truyền giáo Dòng Tên theo 

chân các thương nhân người Bồ Đào Nha từ Macao, qua phía nam Trung Hoa, để 

đến Việt Nam. Các bề trên Dòng Tên còn thành lập hẳn một tổ chức truyền giáo tại 

Đàng Trong (la Mission de Cochinchine) năm 1615. 

Những nỗ lực truyền giáo đầu tiên thực tế chỉ là những sự dò dẫm, chuẩn bị 

cho giai đoạn khai phá chính thức. Giai đoạn này kéo dài từ năm 1615-1665 với các vị 

thừa sai Dòng Tên. Các linh mục Dòng Tên theo chân Francesco Xavier truyền giáo 

tại Nhật Bản năm 1549, bị trục xuất khỏi đất Phù Tang năm 1614 đã tập trung 

tại Macao. Từ kinh nghiệm truyền giáo ở Trung Quốc và Nhật Bản, các thừa sai rất 

quan tâm đến việc học ngôn ngữ, phong tục Việt và giảng đạo bằng tiếng Việt. Do đó, 

người Bồ Đào Nha có vai trò tiên phong trong việc hình thành chữ quốc ngữ ở Việt 

Nam 

Từ năm 1614, Nhật Bản đã tỏ rõ kiên quyết khi trục xuất các giáo sĩ khỏi đất 

nước mình. Vào khoảng năm 1616, thể theo lời mời của chính quyền Ðàng Trong Việt 

Nam, một kế hoạch di cư - định cư của Bồ Ðào Nha được đề nghị và được sự hỗ trợ 

của phó vương Je'ronimo Azevedo và triều đình. Nhưng các phó vương João Coutinho 

và Francisco de Gama nhất quyết bác bỏ, nên các kế hoạch ấy bị dẹp đi ngoại trừ 

những lĩnh vực thuần tuý tôn giáo. Nếu chủ tâm tìm lợi ích trên bình diện chính thức 

của Bồ Ðào Nha đối với Việt Nam thời gian này thì có thể thấy truyền giáo tỏ ra mờ 

nhạt hơn so với những trao đổi thương mại đều đặn giữa Macao và Việt Nam. Trong 

địa hạt tôn giáo, các miền truyền giáo tại Việt Nam được liên hệ với Dòng Tên của 

Nhật Bản, liên hệ với các toà giám mục Bồ Ðào Nha ở Malacca và Macao, Dòng Tên 

chính thức thành lập ở Ðàng Trong vào năm 1615, ở Ðàng Ngoài vào năm 1627. Tỉnh 

dòng Nhật Bản của Dòng Tên hoàn toàn thuộc quyền Bồ Ðào Nha và do Bồ Ðào Nha 

tài trợ trong khuôn khổ bảo trợ của hoàng gia. Nhân sự đa số là người Bồ Ðào Nha, 

nhưng ngay từ đầu có nhiều người Ý trong đó; có người Nhật, nhưng chỉ ở vào thành 

phần thuộc cấp, kể từ cuối thế kỷ XVI, Tỉnh dòng ấy nới rộng dần lãnh thổ quyền hạn 

của mình đến Trung Hoa và đặt trụ sở tại Macao. Vào thời kỳ chúng ta đang nghiên 

cứu, Tỉnh dòng này cố gắng nới rộng về phía Ðông Dương và các vùng bán đảo phía 

Nam Thái Bình Dương, hướng theo các con đường hàng hải khởi phát từ Macao. 

https://vi.wikipedia.org/wiki/T%C3%A2y_Ban_Nha
https://vi.wikipedia.org/w/index.php?title=Don_Diego_d%E2%80%99Averte&action=edit&redlink=1
https://vi.wikipedia.org/w/index.php?title=Don_Diego_d%E2%80%99Averte&action=edit&redlink=1
https://vi.wikipedia.org/wiki/Hu%E1%BA%BF
https://vi.wikipedia.org/wiki/Th%C6%B0%C6%A1ng_gia
https://vi.wikipedia.org/wiki/B%E1%BB%93_%C4%90%C3%A0o_Nha
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ma_Cao
https://vi.wikipedia.org/wiki/T%C3%AAn_g%E1%BB%8Di_Trung_Qu%E1%BB%91c
https://vi.wikipedia.org/wiki/Vi%E1%BB%87t_Nam
https://vi.wikipedia.org/wiki/D%C3%B2ng_T%C3%AAn
https://vi.wikipedia.org/wiki/D%C3%B2ng_T%C3%AAn
https://vi.wikipedia.org/wiki/Nh%E1%BA%ADt_B%E1%BA%A3n
https://vi.wikipedia.org/wiki/1549
https://vi.wikipedia.org/wiki/1614
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ma_Cao
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ti%E1%BA%BFng_Vi%E1%BB%87t


 

 

Một vài đối sánh về hoạt động truyền giáo của Bồ Đào Nha tại Nhật Bản và Việt Nam thế kỷ XVI - XVII 

120 

Thường các tu sĩ Dòng Tên ít khi lưu ý đến các thẩm quyền các địa phận, mặc dầu trên 

lý thuyết các thẩm quyền này được trao trách nhiệm phối trí công việc truyền giáo [1]. 

Ngày 15 tháng 1 năm 1615, linh mục Francesco Buzomi, Diego Carvalho và các 

trợ sĩ đến Cửa Hàn, Đà Nẵng. Tiếp theo là Francisco de Pina, Cristoforo Borri, nhất là 

khi Alexandre de Rhodes đến Cửa Bạng, Thanh Hóa (1629). Vì nhu cầu học hỏi ngôn 

ngữ Việt (lúc đó còn dùng chữ Hán và chữ Nôm) để giao tiếp với người Việt mà các 

giáo sĩ bắt đầu ghi lại bằng cách phiên âm tiếng Việt dưới dạng chữ Latin. Các giáo sĩ 

đã cố gắng tổ chức giáo hội bằng cách tập trung khắp nơi từng nhóm thanh thiếu niên 

và cả người đã đứng tuổi thiện chí, sống đời độc thân và cùng với các linh mục trong 

giáo xứ hay là trong các nơi xa xôi hẻo lánh để chia sẻ việc truyền đạo, nhất là chuyện 

dạy giáo lý cho dân chúng và cũng giúp nâng cao đời sống xã hội của người dân. 

Việc truyền đạo được vua chúa Việt Nam cho phép trong một số nơi với nhiều 

hạn chế của các quan lại địa phương, nên các tín đồ gặp nhiều khó khăn trong việc giữ 

đạo, có nơi các giáo sĩ bị truy bức. Ngày 3 tháng 7 năm 1645, linh mục Alexandre de 

Rhodes rời Việt Nam về Roma để báo cáo cho Tòa Thánh về những tiến triển mau 

chóng trong việc truyền đạo tại Việt Nam, nhất là xin gửi một số giám mục đến truyền 

giáo tại Việt Nam, nơi mà ông gọi là "cánh đồng truyền giáo phì nhiêu" để củng cố nền 

móng cho Giáo hội tại nước này. Ông được Tòa Thánh cho phép đi khắp nước Pháp 

tìm kiếm những linh mục sẵn sàng xung phong và tiếp tục công việc đã khởi sự với 

nhiều thành quả may mắn. Tại đây mới có Hội Thừa sai Paris (Missions Étrangères de 

Paris), ra đời năm 1658 và được chấp nhận năm 1664 dưới thời Giáo hoàng Alexander 

VII. 

Cho đến năm 1658, hai cơ sở truyền giáo của Bồ Ðào Nha thuộc Dòng Tên tại 

Ðàng Trong và Ðàng Ngoài đã gặt hái thành quả lớn lao, xây dựng nền tảng chắc chắn 

cho cộng đồng Ki tô giáo Việt Nam. Vào năm 1658, khi Tòa Thánh từ chối không công 

nhận triều vua Bồ Ðào Nha mới được phục hưng, nên đã quyết định đặt các vùng 

truyền giáo này dưới quyền mình, thì bấy giờ đã có gần 70 nhà truyền giáo với tám 

quốc tịch khác nhau kế tiếp đến Việt Nam, trong đó có tới 35 người Bồ Ðào Nha, 19 

người Ý và 7 người Nhật Bản. Việt Nam đã có hơn 100.000 tín đồ Cơ đốc giáo phân bố 

khắp cả Đàng Trong và Đàng Ngoài. Nhưng trong cùng một thời gian ấy, cộng đồng 

Ki tô giáo ở Nhật Bản đang trong giai đoạn lụi tàn, còn cộng đồng ở Trung Hoa đang 

gặp phải khó khăn; Siam bấy giờ chỉ còn khoảng 200 tín hữu và Makassar (Macassar)2 

thì chỉ có một nhóm nhỏ. Đến nữa cuối thế kỷ XVII, đối với toàn bộ châu Á, ngoài hai 

vùng Goa và Macao, thì Việt Nam (và Sri Lanka) trở thành những vùng đất mà công 

cuộc truyền đạo diễn ra một cách hiệu quả nhất. 

 
2 Là một eo biển ở miền Trung Indonesia, nơi người Bồ Đào Nha đã đến và định cư ở đây từ 

năm 1516 

https://vi.wikipedia.org/wiki/15_th%C3%A1ng_1
https://vi.wikipedia.org/wiki/Alexandre_de_Rhodes
https://vi.wikipedia.org/wiki/Thanh_H%C3%B3a
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ti%E1%BA%BFng_Vi%E1%BB%87t
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ti%E1%BA%BFng_Vi%E1%BB%87t
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ch%E1%BB%AF_H%C3%A1n
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ch%E1%BB%AF_N%C3%B4m
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ng%C6%B0%E1%BB%9Di_Vi%E1%BB%87t
https://vi.wikipedia.org/wiki/3_th%C3%A1ng_7
https://vi.wikipedia.org/wiki/1645
https://vi.wikipedia.org/wiki/Alexandre_de_Rhodes
https://vi.wikipedia.org/wiki/Alexandre_de_Rhodes
https://vi.wikipedia.org/wiki/Roma
https://vi.wikipedia.org/wiki/T%C3%B2a_Th%C3%A1nh
https://vi.wikipedia.org/wiki/Gi%C3%A1m_m%E1%BB%A5c
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ph%C3%A1p
https://vi.wikipedia.org/wiki/H%E1%BB%99i_Th%E1%BB%ABa_sai_Paris
https://vi.wikipedia.org/wiki/1658
https://vi.wikipedia.org/wiki/1664
https://vi.wikipedia.org/wiki/Gi%C3%A1o_ho%C3%A0ng_Alexan%C4%91%C3%AA_VII
https://vi.wikipedia.org/wiki/Gi%C3%A1o_ho%C3%A0ng_Alexan%C4%91%C3%AA_VII


 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế Tập 17, Số 3 (2020) 

121 

3. MỘT VÀI ĐỐI SÁNH VỀ HOẠT ĐỘNG TRUYỀN GIÁO CỦA BỒ ĐÀO NHA 

TẠI NHẬT BẢN VÀ VIỆT NAM THẾ KỶ XVI - XVII 

Có thể nói, hoạt động truyền giáo của Bồ Đào Nha tại Nhật Bản và Việt Nam 

thế kỷ XVI - XVII là một thời kỳ đầy biến động đối với cả ba chủ thể này. Bồ Đào Nha 

đã xuất hiện ở Việt Nam sớm hơn so với Nhật Bản, cụ thể họ có mặt ở Đàng Trong 

(1523) và Đàng Ngoài (1626) nhưng việc thiết lập hoạt động truyền giáo đều nhỏ hơn 

về mặt quy mô và thành tựu so với Nhật Bản. Tại sao lại như vậy? Từ sau năm 1511, 

khi những thuyền buôn Bồ Ðào Nha bắt đầu quay lên hướng Bắc vượt qua eo biển 

Malacca, thì mục tiêu chính của họ là hai đế quốc lớn là Nhật Bản và Trung Hoa. Chuỗi 

dài các quốc gia nhỏ giữa Malacca và Macao, trong đó có Việt Nam đối với các thuyền 

nhân và thương gia được xem là những bến dừng chân, trạm tiếp tế. Còn đối với các 

nhà truyền giáo, khởi phát từ Francisco Javier vào giữa thế kỷ XVI, mục đích trong các 

nỗ lực của họ là nhằm làm cho hoàng đế Trung Hoa chấp nhận Ki tô giáo vì họ cho 

rằng một khi có được sự chấp nhận này, thì các quốc gia lệ thuộc từ miền bắc Việt Nam 

(Ðàng Ngoài) đến Siam, hẳn phải noi theo. Trong khuôn khổ chiến lược truyền giáo 

như thế, các nước nhỏ nói trên không được xem là ưu tiên. Đây là lý do lý giải thích tại 

sao quan hệ thương mại và truyền giáo giữa Bồ Đào Nhà và Việt Nam diễn ra dè dặt 

và không mấy thịnh đạt trong giai đoạn cuối thế kỷ XVI. Điều đó, có nghĩa là, trong 

nhận thức của chính quyền Bồ Đào Nha lúc bấy giờ, việc thiết lập quan hệ với Nhật 

Bản và Việt Nam xuất phát từ mục đích chung là hình thành mạng lưới buôn bán liên 

hoàn ở châu Á nhưng với mỗi chủ thể, Bồ Đào Nha lại có động cơ chiến lược rất rõ 

ràng. Nhật Bản là chốt chặn cuối cùng trong mạng lưới thương mại nội Á, Việt Nam lại 

được xem như “trạm trung chuyển” để kết nối các trung tâm buôn bán từ Goa, 

Malacca đến Macao và Nhật Bản. Theo đó, Bồ Đào Nha đã ghé vào Việt Nam để tiếp 

thêm nước ngọt và củi đốt cho các chuyến hành trình lên Macao từ năm 1623. Và sau 

khi đã thiết lập được các trung tâm thương mại ở cả Nhật Bản và Trung Quốc thì Việt 

Nam dần trở thành một mắt xích quan trọng trong hành trình thương mại và truyền 

giáo của Bồ Đào Nha ở châu Á. 

Ở Nhật Bản, giai đoạn từ cuối thế kỷ XVI đến những năm đầu thế kỷ XVII là 

giai đoạn hoạt động truyền giáo của Bồ Đào Nha đạt được những thành tựu lớn với 

ước tính có khoảng 15 vạn dân theo Ki tô giáo (1580) và đến đầu thế kỷ XVII, con số 

này đã tăng gấp đôi. Ngược lại, ở Việt Nam đây mới là giai đoạn thăm dò, chưa có kết 

quả gì đáng kể do nhận thức về tầm quan trọng chiến lược của Việt Nam và Nhật Bản 

trong nhận thức của Bồ Đào Nha bấy giờ là rất khác nhau. Nhưng từ thập niên đầu của 

thế kỷ XVII trở đi, khi công cuộc truyền giáo của Bồ Đào Nha ở Nhật Bản đi vào thoái 

trào do sự chống đối kịch liệt của chính quyền sở tại thì ở Việt Nam, hoạt động này lại 

ngày càng khởi sắc với số lượng tín đồ tăng lên trong những thập niên cuối của thế kỷ 

XVII. 



 

 

Một vài đối sánh về hoạt động truyền giáo của Bồ Đào Nha tại Nhật Bản và Việt Nam thế kỷ XVI - XVII 

122 

Đối với cả Nhật Bản và Việt Nam, Bồ Đào Nha đã trở thành vị khách phương 

Tây đầu tiên và đều thiết lập quan hệ thông qua hai hoạt động quan trọng là thương 

mại và truyền giáo. Và các hoạt động này đều được sự bảo trợ của chính quyền Bồ Đào 

Nha và Giáo hội Roma. Ở Nhật Bản, ngay sau khi xuất hiện vào năm 1549, công cuộc 

truyền giáo cũng bắt đầu được thiết lập và nhanh chóng phát triển. Đối với Việt Nam, 

mốc thời gian này đều sớm hơn là vào năm 1533. Với Bồ Đào Nha, theo quy định của 

Quyền Bảo trợ, vua Bồ Đào Nha có quyền kiểm soát trên tất cả các giáo phận, kể cả 

việc cung ứng tài chính cho giáo đoàn. Vua Bồ Đào Nha có trách nhiệm giới thiệu nhân 

sự cho công cuộc truyền giáo ở phương Đông. Tất cả các linh mục từ giám mục giáo 

phận đến linh mục giáo xứ đều nhận lương từ vua Bồ Đào Nha. Tất cả nhân sự dưới 

Chế độ Bảo trợ, các linh mục sang truyền giáo ở phương Đông đều được cấp phép 

“thông hành” tại Lisbon, thêm vào đó, đều theo các đoàn thuyền buôn để đến được 

phương Đông, hai mục đích thương mại và truyền giáo luôn được gắn kết chặt chẽ 

nhau [2, tr. 119]. Sự gắn kết chặt chẽ giữa yếu tố kinh tế và chính trị này không chỉ là 

điểm chung trong quan hệ giữa Bồ Đào Nha với Nhật Bản và Việt Nam mà trong toàn 

mạng lưới ở châu Á đều được thực hiện tương tự. Song song với điều này, đối với hai 

nước tiếp nhận là Việt Nam và Nhật Bản, hoạt động truyền giáo, ở những mức độ khác 

nhau cũng đều được thực hiện chính thức thông qua các chính quyền sở tại, chứ ko 

phải là những hoạt động riêng rẽ. Nghĩa là giữa các bên đều có sự gặp gỡ về lợi ích và 

chiến lược riêng của mình. Và nếu so sánh với các nước phương Tây khác, đặc biệt là 

Pháp sau này thì vị trí chiến lược của Việt Nam trong nhìn nhận của hai nước này là 

hoàn toàn khác nhau. Vì thế, việc tiến hành quan hệ buôn bán và truyền giáo của Bồ 

Đào Nha ở Việt Nam là mang tính thời đoạn nên ngay khi có sự xâm nhập mạnh từ Hà 

Lan, Pháp thì chậm dần và đi đến kết thúc. 

Trong quá trình truyền giáo ở Nhật Bản và Việt Nam, trước những diễn biến 

phức tạp của tình hình nội tại hai nước này, Bồ Đào Nha luôn gặp phải sự chống đối 

của chính quyền sở tại. Nhật Bản sau một thời gian chào đón Cơ đốc giáo, kể từ năm 

1587 đã bắt đầu ra lệnh cấm đạo và tiến hành các cuộc tàn sát đẫm máu đối với các tín 

đồ. Chính sách cấm đạo càng trở nên gắt gao hơn từ sau năm 1600, các chỉ dụ cấm đạo 

được ban hành liên tục vào các năm: 1612, 1613, 1614, 1632, 1635, 1637… và cho đến 

năm 1641 trở đi tất cả các giáo sĩ người Bồ Đào Nha đều bị trục xuất khỏi Nhật Bản. 

Sau khi lụi tàn ở Nhật Bản, công cuộc truyền đạo ở Việt Nam mới bắt đầu phát triển từ 

năm 1615 trở đi, về cơ bản trong thời gian đầu để thúc đẩy thương mại, chính quyền 

Việt Nam luôn có những chính sách tạo điều kiện để tôn giáo mới xâm nhập vào 

nhưng càng về sau thì các chính sách cấm đạo gắt gao ở Đàng Ngoài vào các năm từ 

1628 đến 1657 và ở Đàng Trong vào nửa cuối thế kỷ XVII. Mặc dù vậy, Bồ Đào Nha 

chính là người đặt nền móng cho sự ra đời, tồn tại và phát triển của đạo Cơ đốc ở cả 

Việt Nam và Nhật Bản. Đặc biệt, với Việt Nam, quá trình này càng trở nên có giá trị khi 

quá trình ấy gắn liền với việc cho ra đời chữ Quốc ngữ - ngôn ngữ của dân tộc Việt 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế Tập 17, Số 3 (2020) 

123 

Nam ngày nay. Bản thân lịch sử luôn có tính hai mặt của nó, bên cạnh những động cơ 

kinh tế, chính trị mà các nước phương Tây mong muốn đạt được thì quá trình xâm 

nhập của Bồ Đào Nha vào Việt Nam và Nhật Bản tự thân nó đã đưa lại những nền 

tảng lớn lao trong hành trình tiếp xúc giữa các nền văn minh thời Cận thế. 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

[1]. Bồ Đào Nha và chữ Quốc ngữ 

Website: http://www.bbc.com/vietnamese/specials/1232_jacques_roland/page4.shtml, ngày 

khai thác 18/4/2019. 

[2]. Hoàng Thị Anh Đào (2017). “Hoạt động thương mại - truyền giáo của Bồ Đào Nha và Pháp 

ở Việt Nam (thế kỷ XVI - XVIII)”, Luận án Tiến sĩ, chuyên ngành Lịch sử Thế giới, Trường 

Đại học Khoa học, Đại học Huế. 

[3]. Trần Thị Tâm, Cao Nguyễn Khánh Huyền (2018). Hoạt động thương mại của Bồ Đào Nha 

với Nhật Bản và Việt Nam cuối thế kỷ XVI đầu thế kỷ XVII, Tạp chí Nghiên cứu Đông Bắc Á, 

số 6 (208), tr.57-58 

[4]. Nguyễn Nam Trân (2015). Giáo trình lịch sử Nhật Bản, Bản thảo năm 2015, file PDF, 839 

trang, Website: http://tailieuso.thuvien.danang.gov.vn/doc/giao-trinh-lich-su-nhat-ban-quyen-

thuong-phan-2-nguyen-nam-tran-224837.html. 

[5]. Viện khoa học xã hội Việt Nam – Viện Sử học (2007). Quốc Sử quán triều Nguyễn – Khâm 

định Việt sử Thông giám Cương mục (tập 2), NXB Giáo dục, Hà Nội. 

 

http://www.bbc.com/vietnamese/specials/1232_jacques_roland/page4.shtml


 

 

Một vài đối sánh về hoạt động truyền giáo của Bồ Đào Nha tại Nhật Bản và Việt Nam thế kỷ XVI - XVII 

124 

 

SOME MISSIONARY ACTIVITIES OF PORTUGAL BETWEEN JAPAN AND 

VIETNAM IN THE –16th – 17 th CENTURIES – A COMPARATIVE CASE STUDY 

 

Nguyen Van Tan*, Tran Thi Tam 

Faculty of History, University of Sciences, Hue University 

*Email: tapchidhkh@hueuni.edu.vn 

ABSTRACT 

Portugal was one of the first western guests entering to Asia, Japan and Vietnam 

particularly through trade and mission. Through the missionaries, Christianity 

penetratedinto Vietnam (in 1533) and Japan (in 1549). Accordingly, the Christianity 

came to Japan later than Vietnam but the mission of Portugal in Japan soon 

reached achievements. When missionaries were expelled completely from Japan 

from 1641 onwards, the number of Christians gradually increased in Vietnam. In 

this article, we will present some missionary activities of Portugal in Japan and 

Vietnam in the 16th – 17th centuries; then some comparisions are made between 

two countries. 

Keywords: Japan, missionary, Portuguese, 16th – 17th centuries, Vietnam. 

 

 

Nguyễn Văn Tận sinh ngày 27/9/1954 tại Quảng Bình. Ông tốt nghiệp Cử 

nhân chuyên ngành lịch sử năm 1976 tại Trường Đại học Tổng hợp, Hà 

Nội; bảo vệ Tiến sĩ chuyên ngành Lịch sử thế giới năm 1988 tại Trường 

Đại học Tổng hợp Quốc gia Beelarutxia. Hiện nay, ông là giảng viên tại 

Trường Đại học Khoa học, Đại học Huế. 

Lĩnh vực nghiên cứu: Lịch sử thế giới cận hiện đại, Những vấn đề liên quan 

đến quan hệ quốc tế ở Đông Bắc Á và Đông Nam Á, Quan hệ Việt Nam 

với các nước ASEAN, Lịch sử Nhật Bản. 

 

Trần Thị Tâm sinh ngày 10/8/1983 tại Thanh Hóa. Bà tốt nghiệp cử nhân 

chuyên ngành Lịch sử thế giới năm 2006, Thạc sỹ chuyên ngành Lịch sử 

thế giới năm 2008, Tiến sĩ Chuyên ngành Lịch sử thế giới năm 2019 tại 

Trường Đại học Khoa học, Đại học Huế. Hiện nay bà là giảng viên tại 

Trường Đại học Khoa học, Đại học Huế. 

Lĩnh vực nghiên cứu: Lịch sử thế giới cận và hiện đại, Lịch sử văn minh thế 

giới, Lịch sử Nhật Bản. 
 


